
 1 

Ignacio de la Rosa Ferrer                                                                Sobre el tiranicidio 

 

 

Introducción 

 

El Príncipe despeñado de Lope de Vega y El amor constante de Guillén de Castro son 

obras que plantean abiertamente el tema del tiranicidio. Ambas tienen en común la 

acción desenfrenada de dos reyes, que pierden su razón y derecho en el arte de gobernar 

al verse arrastrados por los deseos lujuriosos hacia dos mujeres: Sancho, rey de Navarra, 

enamorado de Blanca de Cruzate, y el Rey de Hungría, preso de su deseo hacia Nísida. 

Ambos corren la misma suerte y pagan sus incontrolados deseos con la muerte. 

Justificación de las tesis del padre Mariana a favor del tiranicidio o enseñanza moral 

para prevenirlo, el caso es que son dos obras atrevidas: más en el caso de Lope de Vega, 

que lejos de trasladarse a situaciones atemporales o foráneas (el Reino de Hungría para 

el caso de El amor constante), apuesta por un hecho histórico acaecido en el siglo XI en 

el Reino de Navarra. En esta obra, a diferencia de Peribáñez, Fuenteovejuna o El mejor 

alcalde, el Rey (donde se hace una apología del buen monarca),  el objeto del tiranicidio 

no es un servidor del Rey, excedido en su acción de gobierno por el descontrol de sus 

pasiones, sino el monarca mismo. En el caso de El Príncipe Despeñado, se trata de la 

restitución de la línea sucesoria legítima. Por el contrario, en El amor constante hay una 

ruptura de la línea sucesoria, que se trata de legitimar con el matrimonio de Leónido y la 

Infanta. 

 

La simbología en ambas obras 

  

El marco espacial en que se desarrollan ambas obras es divergente. El amor constante 

se desarrolla en un ambiente fabuloso y palatino, donde se concentran las más nobles y 

las más viles acciones, ligadas a personajes opuestos: Nísida y Zelauro, como 

defensores del libertad y valedores de unos sentimientos de amor puros, frente a la 

lujuria y soberbia del Rey. El príncipe despeñado desarrolla la acción en espacios más 

variados. Podría pensarse que  hay un punto de partida en la oposición de Antonio de 

Guevara entre la Corte y la Aldea1. Entendida la Corte como lugar de bullicio, ambición 

                                                 
1 GUEVARA, Antonio de: Menosprecio de Corte y Alabanza de Aldea. Cátedra. Letras Hispanas. 
Madrid. 1984 



 2 

y vicio (en términos religiosos identificada con el pecado y el mundo) y presentada la 

Aldea como la primigenia vuelta a la naturaleza del hombre después de una reforma 

interior. Y algo de razón puede haber si se entiende este pensamiento más que como una 

herencia erasmista, como planteamiento senequista de la necesidad de dominio de uno 

mismo como antesala para conseguir la libertad2. 

 

Pero Lope de Vega nos presenta un escenario más complejo. Más alejado de la 

oposición fija de caracteres de Guillén, los personajes de Lope son variables en sus 

comportamientos, presos de los lugares donde se desarrollan sus acciones. Se 

diferencian tres espacios geográficos (corte, aldea, monte/sierra), que a través de 

diversos subterfugios se adivinaban en el escenario, para someter al espectador a una 

escenificación impactante de signos visuales en un continuo ascenso y descenso a 

diferentes planos3. Tanto la corte como el monte/sierra son símbolos de vida salvaje y 

desenfreno de pasiones. Mundos opuestos pero que participan de la misma naturaleza 

irracional. Ni siquiera el aposento privado de doña Blanca,  reservado a la intimidad y 

santuario de su honor, escapa al salvajismo y violencia de la violación. Acto que tiene 

su preparación en el encuentro privado entre Don Sancho y Doña Blanca en lo alto del 

monte.  

 

La aldea se presenta como lugar reparador de los desmanes, lugar de la inocencia, 

simbolizada por el niño desnudo llevado por Danteo, espacio de reconciliación de 

bandos enfrentados, simbolizados por los hermanos Martín y Ramón, y de reencuentro 

de Elvira con su hijo. Es en la aldea donde está la casa solar de don Martín, resguardo 

de la intimidad femenina de su mujer doña Blanca y símbolo de la hacienda y del honor 

familiar, espacio sacrosanto que Don Sancho viola a doña Blanca, (espacio cerrado 

como la corte, pero a diferencia de ésta espacio privado y no público), y donde yacerá, 

sobre la misma cama del forcejeo, el cuerpo inerte del déspota, reestableciéndose un 

orden que jamás se debió romper. En suma, es la aldea el lugar de escenificación de la 

liberación del despotismo, dejándose que la ejecución del tirano ocurra en un lugar 

salvaje: la sierra. 

                                                 
2 Esta identificación del palacio como lugar de ambición y bullicio también aparece en la Loa de El amor 
constante de Guillén, pero aquí la ambición y la falta de la moral se ha extendido también a la naturaleza. 
La muerte del silencio cumple una doble función: teatral para preparar al espectador para la comedia y de 
denuncia política introductoria de lo que va a ser la obra 
3 KISCHNER, Teresa J.: “importancia de la espectacularidad en el teatro de Lope de Vega: la 
escenificación de El príncipe despeñado”. AIH. Actas XII, 1995 



 3 

 

En Guillén de Castro, a pesar de ser una obra de ambientes palatinos, se hace más 

visible la oposición del corrupto ambiente palatino y la naturaleza. En el desarrollo de 

una segunda jornada de escenas más variadas, surgen los amores entre Leónido y la 

Infanta en un monte, espacio abierto para un amor libre de ataduras, donde el héroe da 

muestras de su valentía matando al león. Inmediatamente después viene la escena del 

encuentro entre Nísida y Zelauro, que se desarrolla en un jardín, en una analogía que 

presenta la pureza de su amor en el espacio simbólico del hortus conclusus. También en 

Lope, Don Martín encuentra, después de volver de la expedición de Francia, su jardín 

desarreglado. Antes su mujer ha sido violada por el Rey. 

 

Ambas comedias tienen en común las referencias bíblicas, dentro de la tradición 

cristiana para justificar el tiranicidio. En El Príncipe despeñado, don Martín es enviado 

a la guerra por don Sancho, para disponer entretanto de su mujer, al igual que hizo 

David con Urías para hacerse con Betsabé, aunque aquí el engañado mayordomo, 

enviado a una falsa guerra y burlado doblemente como oficial público y como marido, 

conservará la vida para ejecutar la sentencia de muerte del Rey. La referencia bíblica al 

niño expósito aparece en ambas obras, pero es más claro el parangón con Moisés en El 

amor constante al ser Leónido abandonado en una cesta de mimbre y aparecer como 

salvador de su pueblo bien matando al león que causaba el terror en el reino o bien al 

propio tirano, en una escena, la primera, que preludia la segunda4. Junta a las referencias 

bíblicas hay otras más explicitas del mundo romano. Tal es en Lope el anuncio de la 

violación de Blanca, expresada así por el propio rey don Sancho: Dexame aquí ser 

Tarquino, y serás después Lucrecia. . Yo he de ser Tarquino desta Lucrecia, anuncia el 

Rey de los húngaros a la Reina, en la obra de Guillén. También hay reminiscencias 

clásicas cuando Fabio y Celio, pajes de don Martín, se disponen a abandonar al niño 

Sancho en el bosque, justifican la acción encomendada por haberse hecho lo mismo con 

Rómulo y Remo. Se cita a Emilio Escipión y una anécdota de aquel zapato hermoso que 

calzaba su pie pero en realidad era constricción que le apretaba5, como otras 

obligaciones pueden constreñir el poder absoluto del Rey de Hungría. 

 

                                                 
4 La imagen del león, también aparece en El príncipe despeñado, en el sueño premonitorio que de la 
violación tiene doña Blanca. El león es la personificación del tirano. 
5 PLUTARCO: Vidas Paralelas. Tomo II. Paulo Emilio 



 4 

Es común en ambas obras el papel alegórico de la caza. En El Príncipe despeñado tiene 

un sentido ambivalente: caza sexual del rey don Sancho en su diálogo con doña Blanca, 

al volver de una caza real con sus cortesanos, en medio del bautismo del niño futuro rey. 

Caza como juego de complicidades en el que participan ambos. Es vuestra Alteza 

servido de entrar en mi humilde casa, dirá doña Blanca. Pero la simbología de la caza 

se relaciona con el tiranicidio. Don Martín sale a cazar salvajes al monte, cuando 

encuentra, en el salvaje perseguido, a su hermano don Ramón, sabiendo por él  de la 

naturaleza del niño Sancho, hijo del difunto rey Alfonso, al que ha abandonado en el 

bosque por creerlo fruto de la relación del Rey con Doña Blanca,  y que no es la 

apariencia lo que define a las fieras sino las pasiones lujuriosas que los hombres, como 

Don Sancho, llevan ocultas. Por eso, cuando los dos hermanos arrastran al Rey a su 

despeñamiento, don Sancho inconscientemente de la mano de don Martín persigue a 

don Ramón, en el papel de bestia, sin ser consciente de que la bestia y los salvajes que 

ha ido a cazar son el espejo de su propia muerte. Leónido, en El amor constante mata un 

león, que causa el terror en el reino al igual que el Rey gobierna; al león daré la muerte 

por el miedo que te ha dado, dice Leónido a la Infanta, que ha quedado sola ante la fiera 

por la huida de los cortesanos.  

 

 

La doctrina del tiranicidio 

 

 

Tan sin tiempo me he venido a consejo… ¿Qué ha de ser? Algún antojo haura sido, para 
acabar de perder el reyno, como el sentido… El es mi Rey natural, más no me parece bien 
su proceder… ¿Ya que honra haura segura? Si el que es de todos cabeça por guardalla, la 
aventura… ¿Qué remedio puede hauer? Siendo Rey, está en su mano quanto quisiere 
hazer. El Rey en siendo tirano luego lo dexa de ser…Quien no gobierna a sí, mal 
gobernará en su imperio 
 
   (El amor constante, diálogo de los Grandes, al comienzo de la Tercera Jornada) 
 

Estas frases de los grandes del Reino de Hungría compendian toda la teoría justificativa 

del tiranicidio y del derecho a la resistencia de los súbditos. Estas teorías planteadas por 

Pedro de Ribadeneyra6, son expresadas de forma coetánea por los dramaturgos Lope de 

Vega y Guillén de Castro al principal defensor del tiranicidio, el padre Mariana, Su obra 

De rege e institutione regis data de 1599, aunque ya estaba redactada en 1590 y era 

                                                 
6 RIBADENEYRA, Pedro de: Tratado del Príncipe Cristiano. ( El verdadero rey está sujeto a las leyes 
de Dios y de la naturaleza, el tirano no tiene otra ley sino su voluntad ) 



 5 

conocida en los círculos aristocráticos. El amor constante data de los años 1596 a 1599, 

tomando el modelo de la obra de Cristóbal Virués La Gran Semiramis y el Príncipe 

despeñado de Lope es publicada el 27 de noviembre de 1592. Curiosamente, estas obras 

de final trágico contrastan con otras escritas posteriores, donde se busca un final feliz y 

una exaltación de la monarquía, coincidiendo con la condena de los escritos de Mariana 

por la Compañía de Jesús y el Parlamento de Paris, tras el regicidio de Enrique IV por 

Ravaillac. 

 

Mariana había planteado el derecho a la resistencia y al tiranicidio como planteamiento 

opuesto al poder absoluto del monarca y al maquiavelismo7. El modelo de tirano para 

Mariana es un rey entregado a sus pasiones personales, que ejerce violentamente el 

poder cometiendo crímenes y desprecia el ordenamiento jurídico del reino y sus leyes. 

Y no duda en presentar al tirano como una bestia fiera y cruel8. Por el contrario el buen 

monarca trata de cumplir con los preceptos y leyes que limitan su poder ante los 

súbditos, es receptivo a sus quejas y de los avisos y advertencias de sus consejeros. La 

resistencia al déspota puede adoptar la forma de la desobediencia o ir más lejos cuando 

el tirano se entrega desenfrenadamente a sus pasiones, comete todo género de 

crímenes, destruye la hacienda de los poderosos, viola la castidad y mata a los buenos9. 

 

La teoría del tiranicidio en El amor constante 

 

Guillén de Castro expresa estas ideas desde la Primera Jornada de El amor constante. El 

rey apesadumbrado que aparece en los primeros versos, todavía es dueño de los 

remordimientos a los que contribuye la acción moderadora y consejera de la Reina10. 

Pero estos frenos son pasajeros y el Rey se pierde por la lujuria que le provoca la 

presencia de Nísida  (en el intencionado contexto de la interpretación de una danza) y 

los celos provocados al verla junto a Zelauro: 

Que mal lleva el ansia mía 
Mas como en celo me quemo 

                                                 
7 DELGADO MORALES, M.: “Guillén de Castro y las teorías políticas sobre el tiranicidio y el derecho 
de resistencia”. Bulletin Hispanique, 1983, vol 85, pp. 65-82 
8 Es un bestia fiera y cruel, que adonde quiera que vaya, lo devasta, lo saquea lo incendia todo, haciendo 
terribles estragos en todas partes con las uñas, con los dientes, con las puntas de sus astas (MARIANA, 
Juan de  : De  rege e institutione regis) 
9 Ibídem 
10 Dirá el Rey: Que aunque es verdad que la adoro, sería muy mal efeto perder a Dios el respeto y 
perderte a ti el decoro 



 6 

 
La pasión desbordada de un rey, que no sabe gobernarse a sí mismo, choca 

inmediatamente con el honor de Nísida, que plantea abiertamente el tema del 

tiranicidio: 

Nisida: Iusticia guardan los cielos 
            Y no consienten agravios 
Rey: Y es razón que muera un Rey? 
Nísida: si es tirano, poco importa. 
             Tu mal intento corrija  
              El cielo, pues tal ordena 

 
Después el fracaso de la Reina, incapaz de frenar a un Rey, preso de su pasión (tras mis 

antojos me voy, loco estoy y mándame atar), hace visible una de las condiciones que 

han de conducir al tiranicidio: el fracaso de las advertencias y la necesidad de 

restablecer un orden que viene del propio Cielo: 

Reina: Es verdad que sus orejas me oyeron, Dios soberano, más sin duda, de tu mano por 
castigarle le dexas 

 
Parece como si el conflicto se fuera a resolver inmediatamente por la acción tanto del 

Duque11, padre de Nísida, como de su amante Zelauro, pero este papel quedará 

reservado a Leónido, revestido tanto de reminiscencias mesiánicas como dotado de la 

legitimidad dinástica de quien se ha de casar con la hija del Rey. Así el conflicto pasa de 

lo personal: un padre y un amante agraviados en su honor, a lo político: necesidad de 

reestablecer el orden divino y dinástico, y del propio Reino, quebrantado por un mal 

Rey.  

 

No obstante, se anuncia al final de esta primera jornada lo que será el primer acto de 

resistencia de los súbditos: la desobediencia. El Duque desobedece y pone en tela de 

juicio con su espada la autoridad de un Rey desarmado; el infante Zelauro se postula 

como un contrapoder con la amenaza de la presencia de su armada. La justificación 

teórica ha sido expresada previamente por Nísida, que hace de la defensa de su honor 

frente a la lujuria del Rey una defensa de la libertad de los súbitos y, sobre todo, de la 

libertad individual; dotando Guillén de Castro a este personaje de una modernidad de la 

                                                 
11 El Duque defenderá su lealtad, quebrantada por el Rey: 
 Que nunca he sido traydor 
 Pero defendiendo el honor 
 Que tú me quieres quitar 



 7 

que carece doña Blanca de Lope de Vega12, presentada como cómplice en los deseos 

que provoca en los hombres. La ejemplaridad de Nísida queda patente en estos versos: 

Puede un Rey forzar el libre albedrío que Dios no quiso forzar? 

 

La segunda jornada está centrada en la figura de Leónido, que reconducirá el conflicto 

pasional de los contendientes hacia un tiranicidio más ajustado a la doctrina política. 

Desobedecerá al Rey, rebelándose para no ser la mano ejecutora del fratricidio que 

intenta cometer el Rey, incapaz todavía de ejecutar un crimen que ya ha cometido de 

pensamiento. Sabe frenar la acción ciega de Zelauro que intenta matar al Rey con su 

espada. Y actúa como consejero advirtiendo al Rey que se esta apartando de su papel 

moderador y de su obligación de respetar las leyes: 

Si eres como dizes Rey, 
Es muy bueno, que los Reyes 
Nos pongan y quiten leyes 
Y no sepan guardar la ley? 
Al que estas leyes pregona,  
Mereciera por ello 
Que se le baxasse al cuello 
A ser lazo de corona 
 

Y aún le recordará de nuevo: 

El consejo que te doy 
para su remedio aplica. 
 

 
La jornada tercera se presenta con el diálogo de los Grandes arriba mencionado. La 

reunión a la que han sido convocados se mueve en la tradición del consilium medieval, 

pero para negar todo consejo e iniciar el Rey una política personal y absoluta, fundada 

en la tradición de los ejemplos históricos desde la antigüedad hasta el medievo13, y que 

va contra los intereses de sus súbditos: repudio de la Reina, apartamiento del derecho de 

sucesión de su hija, obligación a casarse con él de Nísida y finalmente orden de encerrar 

en prisión al Duque y su hija. Las decisiones del Rey son definidas por los protagonistas 

                                                 
12 Esta reivindicación de la mujer, se visualiza bien la escena de la ventana, que coloca a la mujer en un 
plano superior al del hombre, tal como reconoce Leónido ante la Infanta: 
 Quien ha de igualar ahora 
 estremos tan desiguales? 
13 La negación de estos modelos vendrá de la Infanta Leonora: 
 Qué honrados ejemplos fueron 
 los que a esto te animaron 
 de Reyes, que no tuvieron 
 ley ninguna, o no guardaron 
 la de Dios, que merecieron. 
  



 8 

como antojos14, es decir hechos arbitrarios, irrespetuosos con la Ley. El Rey se queda en 

sus decisiones solo, abandonado por los Grandes. Pero su soledad será absoluta cuando 

Nísida, apoyada por la defensa del honor que hace su padre, (precia el alma y no la 

vida… pues la ley que vive en ti de Cristo, no da lugar15), se decide por tomar el veneno 

antes que  casarse con el Rey. Prefiere perder la vida antes que el honor. Con su muerte 

condena al Rey, convertido en un tirano cruel y asesino, que ordena matar a Zelauro.  

 

Es en este momento, cuando el protagonismo para cometer el tiranicidio en nombre del 

pueblo recae en Leónido, que acompañado por los Grandes y súbditos se presenta en 

palacio. Aquí es donde entra la visión de Guillen de Castro del poder real como 

emanado del Cielo y no como señor natural fruto del pacto con sus súbditos (no 

obstante, uno de los grandes dirá al comenzar el acto tercero: el es mi Rey natural). 

Visión más avanzada que la teoría política de la época, que consideraba que los límites 

del poder real se derivan de que el pueblo no ha delegado en el príncipe todo el poder y 

viene limitado por las leyes fundamentales del Reino: orden sucesorio a la Corona, 

percepción de  impuestos y respeto de la religión16. Aunque el tirano de Guillén de 

Castro ha violado la primera de estas leyes, su poder no puede ser desposeído por el 

pueblo, mero acompañante del cortejo fúnebre de Nísida y Zelauro, sino solo por una 

figura mesiánica y enviada por el mismo Cielo como es Leónido: 

Grande: Sin duda el cielo lo envía 
Y ha de ser nuestro consuelo 
 

La visión del tiranicidio de Guillén está alejada en este aspecto del padre Mariana17. Es 

el Rey tirano, cuyo poder debe al cielo, el  único que puede dar licencia para su propia 

muerte: 

Leónido: Mas licencia has de dar 
Rey: que aun para matarme a mí 
         licencia también te doy 

                                                 
14 Que siempre yerra el hombre que se dexa lleuar de sus antojos, dirá el Duque 
 
15 Palabras que preanuncian esas otras del héroe calderoniano Pedro Crespo: 
 Al rey la hacienda y la vida 
 Se han de dar, pero el honor 
 Es patrimonio del alma 
 Y el alma solo es de Dios 
(CALDERON DE LA BARCA: El alcalde de Zalamea) 
16 Véase TOMÁS Y VALIENTE, Francisco: Manual de Historia del Derecho Español. .Editorial Tecnos, 
Madrid, 1979, pp 284-289 
17 Un príncipe nunca debe creerse dueño del estado ni de sus súbditos por más que los aduladores se lo 
susurren al oído, sino un gobernante al que los ciudadanos ha asignado unos recursos, cuya cuantía no 
debe nunca aumentar  sino por el consentimiento de los mismos pueblos (MARIANA, Juan de: La 
Dignidad Real. Libro I cap. V. pág. 64) 



 9 

Leónido:la licencia que me diste 
Por matarte he tomado 
Rey: iusto castigo me envía el Cielo 
 

Al venir los derechos dinásticos del cielo y no del pacto, se niega la elección popular de 

Leónido como Rey, pues lo derechos dinásticos recaen en la Infanta, a la que Leónido 

ofrecerá la Corona, y en cuya cabeza pondrá. La legitimidad de Leónido radicará en 

haberse casado con la Infanta no en el acto del tiranicidio: 

De mi mano has de gustar 
Que esta corona te dé;  
Que yo solo la tomé 
Para podértela dar 

 
 
La teoría del tiranicidio en El Príncipe despeñado 

 

 

El problema de la tiranía en Lope de Vega comienza con un rey cuya legitimidad  se 

duda desde el principio de la obra, pues el sucesor natural es el niño que todavía está en 

el vientre de la reina viuda doña Elvira. No hay unos errores de inicio del rey 

gobernante, don Sancho, sino una dudosa legitimidad en el acceso al trono, que es vista 

por parte de los nobles navarros, encabezados por don Ramón como usurpación. El rey 

no puede cumplir con su papel moderador, pues desde el inicio de su gobierno excluye a 

la mitad del Reino y su mismo acceso al trono ha puesto en duda una de las leyes 

fundamentales: el derecho de sucesión. Así se lo recordará doña Elvira: 

Don Sancho, cómo es posible, 
Que siendo testamentario,  
Te levantes con la hazienda 
Del menor, que está a tu cargo? 

 

Don Sancho se nos presenta como un Rey impuesto por la fuerza que condena al 

ostracismo a sus enemigos políticos, incluida la reina doña Elvira, que junto a don 

Ramón, irá a refugiarse en la sierra de Peñalén. Aunque intenta presentar su legitimidad 

otorgada por el Cielo, él mismo reconoce debérsela a don Martín: 

Conosco que os devo a vos, 
Don Martín, después de Dios, 
El lugar en que me veo 

 

A la usurpación se une el mal gobierno de quien se deja llevar por la lujuria desatada 

por el deseo de poseer a la doña Blanca, mujer de su mayordomo don Martín. 

Curiosamente el elemento nodal de la obra es presentada por la historia paralela de los 



 10 

villanos, presentando la obra de Lope una modernidad en su reivindicación de la mujer. 

Esta vez de la mano de Elisa, prometida en matrimonio a Fileno, pero enamorada de 

Danteo. La reivindicación de la mujer es una reivindicación de su libertad: 

Que a quien el cuerpo le diste 
También el alma le des 
 

… y también denuncia de las ataduras sociales que restringen esa libertad, como 

denuncia Elisa en su matrimonio de conveniencia con Fileno: 

Fileno, el padre mío,  
Me quiere hacer tu esposa,  
Estoy sujeta, pero tengo alvedrio, 
Aunque él para ser tuya me prometa, 
Con qué resistir puedo, 
La tiranía del rigor sin miedo. 
 

Los villanos, y Danteo es un ejemplo, están más libres de las ataduras sociales. Danteo 

no duda en enamorarse de la Reina, aunque sea en el desconocimiento de quién es. Son 

estos villanos, bien  de la mano de Danteo o del pastor, quienes garantizan el cuidado y 

salvaguarda del niño Sancho, eje para la resolución del conflicto, y quienes presentan 

unas relaciones humanas libres de convencionalismos, que harán suyas los aristócratas. 

Sirva como ejemplo la relación entre don Ramón y doña Elvira o la misma comprensión 

de don Martín hacia doña Blanca después del ultraje: 

Blanca cesen los enojos; 
Buelbe a serenar tus ojos 
En la esfera de mis brazos 
Yo conozco tu virtud 
 

A diferencia de Guillén de Castro, la preocupación de Lope es hacer de la trama el 

centro del conflicto de las pasiones humanas más que el centro de discusión sobre el 

tiranicidio. Hughes ha recalcado que los personajes de Lope son villanos que más que 

tiranicidas son homicidas, movidos de sus propias pasiones y enojos, y que sus obras no 

se ajustan a la legalidad y discurrir del tiranicidio tal como marcan los teóricos18. Sin 

embargo en esta obra, a diferencia de otras posteriores de Lope, estudiadas por el autor, 

los tiranicidas no son villanos, sino nobles principales, y los tiranos no son nobles al 

servicio del rey que se apartan del buen gobierno del monarca, sino el propio rey 

Sancho. También es cierto que los personajes en esta obra no aparecen como 

representantes de categorías sociales sino como individuos  libres no sujetos a su 

                                                 
18 HUGHES, Marianelly: Monarcas, tiranos y tiranicidas: la ideología de Juan de Mariana en la obra de 
Lope de Vega. Miami University, 2006 



 11 

condición social. Empezando por el rey don Sancho, que antepone su condición de 

hombre a la de rey: 

Qué dudo? Yo he de gozar 
Esta famosa muger, 
Suyo soy. Rey sin poder,  
De qué me sirve reynar 

 

La lujuria desenfrenada como hombre, y no amor puro, mueve a Sancho. Cuando ve a 

Blanca por primera vez: 

Ya lo entro por la vista 
Para hazer el alma querrá  
 

Y sin embargo no es el honor mancillado, anunciado con los lienzos negros que su 

mujer ha desplegado en el hogar, lo que preocupa a don Martín sino la ambición del rey 

que ha chocado con la suya propia. Don Martín no se contentará con el título de 

condestable ni con las cuatro villas que le dona el rey; se siente burlado doblemente; en 

su fama pública, por una engañosa aventura militar en Francia donde no hay enemigo y 

en su honor privado, víctima del ultraje de su mujer en su ausencia. Un don Martín 

incrédulo pregunta a su mujer: 

Quién es el muerto? 
 

Tu honor, le responderá su mujer, haciéndole  ver que el muerto es él. Lejos de 

comprender, su ambición le ciega, confundiéndola con la del propio rey don Sancho: 

Yo castigaré al tirano. 
De ambición injusta ciego,  
Presto verás como vengo victorioso 
 

Don Martín tendrá que consolarse con ver el cuerpo yacente del rey Sancho sobre la 

cama donde consumó la violación de doña Blanca,  

Y es bien que allí el sepulcro le den,  
Pues buelbe allí por mi fama 
 

Pero la supuesta reposición de su honor no oculta que ha sido el gran perdedor. La 

derrota del rey Sancho es la suya propia. La victoria es de la Reina Elvira, que acaba 

poniendo en el trono a su hijo, el pequeño Sancho, que no está libre de la sospecha de 

bastardía, por sus amores con el conde don Ramón. Sin embargo, doña Elvira, en la 

defensa de los derechos sucesorios de su hijo es la única que garantiza el orden en el 

reino y persigue un interés general por encima de ambiciones: 

Están las cosas ya en tan triste estado 
Que no ay hidalgo ya que corresponda 
 A sus obligaciones, y a sus leyes 
Tanta codicia es ya privar con Reyes 
 



 12 

En Lope  de Vega no parece seguir las premisas que ha de conducir al tiranicidio, 

porque su teatro se centra en el libre juego de las pasiones humanas más que discurso 

político.  

 

Conclusión 

 

Las dos obras estudiadas de Guillén de Castro y de Lope de Vega se inscriben en la 

cultura del barroco, con reminiscencias renacentistas en El amor constante. Son obras de 

teatro dirigidas al público y cargadas de un fuerte componente de persuasión ideológica, 

sobre las reglas que habían de guiar el proceder de la monarquía. La forma de persuadir 

es conmover e impresionar de una forma directa, acudiendo a las pasiones humanas, 

pero también recordando los principios y virtudes que deben limitarlas. Son obras, que 

dentro del dirigismo de la cultura barroca19, presentan, moldean y matizan un discurso 

oficial sobre la monarquía y, al mismo tiempo, profundizan en el alma humana de los 

hombres como sujetos interiores y personajes históricos. Se estudia los impulsos, 

pasiones y afectos de la vida anímica de los hombres, sin olvidar el comportamiento 

externo de los hombres, cuya encadenada sucesión de avatares da lugar al acontecer 

histórico. El teatro cumpla la función educativa de marcar las pautas que deben guiar el 

comportamiento de los hombres. No debemos olvidar la máxima de González 

Cellórigo: Según vive cada uno en lo natural y en lo moral ansí tiene la salud20. 

 

 

                                                 
19 MARAVALL, José Antonio: La cultura del Barroco. Ariel, Barcelona, 1975, pp. 150 y ss.  
20 GONZALEZ CELLORIGO, Martín: Memorial de la política necesaria y útil restauración a la 
república de España. Valladolid, 1600 


